
     DIMANCHE 25 JANVIER 2026 
3e dimanche du temps ordinaire 

 
 

 
 
 
 

 
                        Dimanche de la Parole de Dieu   

  
 

 

 
 

 
 
 
 
  













  

UNITÉ PASTORALE 
ST-FRANÇOIS-XAVIER / STE-TRINITÉ  

et COMMUNAUTÉ POLONAISE 

 

 

 

« Le peuple qui marchait dans les ténèbres a vu se lever une grande lumière » (Is 9,1). (...) L’évangéliste 
saint Matthieu utilise cette prophétie comme prologue à l’enseignement de Jésus en Galilée, lorsqu’il 
quitte la maison Nazareth pour s’installer à Capharnaüm. (...) Jésus commence son enseignement à 
Capharnaüm ; et le contenu de son enseignement se résume à ces paroles : « Convertissez-vous car le 
royaume des Cieux est tout proche » (Mt 4,17). « Se convertir » signifie précisément voir une lumière ! 
Voir une grande lumière ! La lumière qui vient de Dieu. La lumière qui est Dieu lui-même. Par l’Évangile 
que le Christ proclame, les paroles prophétiques d’Isaïe s’accomplissent : « Sur les habitants du pays de 
l’ombre, une lumière a resplendi » (Is 9,1). Dans les ténèbres – symbole de confusion, d’erreur et même 
de mort – jaillit soudain la lumière qui est le Fils de Dieu lui-même, qui a revêtu la nature humaine ; lui, le 
Verbe, « la vraie lumière qui éclaire tout homme » (Jn 1, 9). (Jean-Paul II, Homélie lors de la messe en la 
paroisse Sainte-Rita de Tor Bella Monaca, le 22 janvier 1984) 

« Convertissez-vous car le royaume des Cieux est tout proche. » 
                                                                                       Mt 4, 12-23  

Nous voici à Capharnaüm, région proche des territoires païens donc considérée comme 
impure et sans grande importance pour le peuple juif. Pourtant, la Bonne Nouvelle que Jésus 
proclame n'est pas pour un peuple unique, fût-il le peuple élu. Désormais, par Jésus, Dieu vient 
habiter le monde. C'est alors vers le Christ qu'il faut nous tourner, nous retourner pour 
manifester notre conversion à Dieu. L’édification du Royaume dépend de l'accueil que l'homme 
lui réserve. Jésus, en appelant les disciples à le suivre, leur demande de se libérer de toute 
entrave pour accueillir le Royaume, c'est-à-dire pour l'accueillir lui-même (Évangile). II ne faut 
pas se tromper : ce n'est pas une entreprise humaine qui changera le monde. Dieu seul le libère 
et l'éclaire de sa lumière. Voilà bien le sens de la prophétie d'Isaïe : la lumière qui chasse les 
ténèbres de l'oppression ne peut venir que de Dieu qui jamais n'abandonne son peuple 
(première lecture).  

Quant à saint Paul, il rappelle aux chrétiens de Corinthe que l'annonce du Royaume passe 
par des attitudes. Comment une communauté en proie aux divisions peut-elle témoigner que le 
Christ et le Royaume sont ses seules raisons de vivre ? Le Christ est un et, par sa croix, l'unique 
sauveur. Quand subsistent des divisions, on ne peut pas annoncer un seul baptême, s'il est vrai 
que celui-ci fait du chrétien un enfant de Dieu et un frère du Christ (deuxième lecture).  

Pour témoigner du Royaume nouveau, nous avons à convertir nos cœurs en accueillant le 
Christ. Que ce temps soit un temps d'apprentissage où nous nous laisserons instruire par Jésus. 
Alors, transformés, nous serons le peuple nouveau d'un Royaume nouveau. 

Le 
temps 

ordinaire 
 










. HORAIRES DES CÉLÉBRATIONS LITURGIQUES. 
   

PAROISSES : LA SAINTE-TRINITÉ SAINT-FRANÇOIS-XAVIER 
SAMEDI 

Saint François de Sales 
(24 janvier 2026) 

- 18h30 – MESSE DOMINICALE 
 anticipée 

 

3E DIMANCHE 
DU TEMPS ORDINAIRE 

(25 janvier 2026) 

- 9h30 – MESSE DOMINICALE 
(en polonais) 

- 11h00 – MESSE DOMINICALE 

LUNDI 
Saint Timothée et saint Tite 

(26 janvier 2026) 

  

MARDI 
de la férie 

(27 janvier 2026) 

- 8h30 – Rosaire à la Bienheureuse 
 Vierge Marie 

- 9h00 – MESSE 

- 18h00 – Prière des mères 
- 19h00 – répétition de la chorale 

  de gospel 
MERCREDI 

Saint Thomas d’Aquin 
(28 janvier 2026) 

- 8h30 – Rosaire à la Bienheureuse  
 Vierge Marie 

- 9h00 – MESSE à saint Joseph 

- 17h45 – Vêpres 
- 18h00 – MESSE à st Joseph 

   à la chapelle d’hiver 
JEUDI 

de la férie 
(29 janvier 2026) 

- 8h30 – Rosaire à la Bienheureuse 
  Vierge Marie 

- 9h00 – MESSE à la B. Vierge Marie 

 

VENDREDI 
de la férie 

(30 janvier 2026) 

- 8h30 – Rosaire à la Bienheureuse  
  Vierge Marie 

- 9h00 – MESSE 

- 17h30 – Rosaire à la bienheureuse 
 Vierge Marie 

- 18h00 – MESSE à la B. Vierge Marie 
   à la chapelle d’hiver 

SAMEDI 
Saint Jean Bosco 
(31 janvier 2026) 

-10h00 – catéchèse des enfants    
               polonais à Moissac 
- 18h30 – MESSE DOMINICALE 

 anticipée 

 

4E DIMANCHE 
DU TEMPS ORDINAIRE 

(1er février 2026) 

- 9h30 – MESSE DOMINICALE 
(en polonais) 

- 11h00 – MESSE DOMINICALE 
Pour les défunts 
Suivie du repas partagé 



.ÉVÈNEMENTS PASTORAUX;


(À) SAINT-FRANÇOIS-XAVIER

- Dimanche 1er février - à 11h00 - messe pour les défunts suivie du repas partagé 
    - Journée mondiale de la vie consacrée - Présentation de Jésus au temple - Bénédiction des cierges 
et procession jusqu'à l'autel - Quête impérée au profit des missions de l'Institut Catholique. 


(À) LA SAINTE-TRINITÉ

- Samedi 24 janvier - de 10h30 à 12h00 - éveil à la Foi 

- Dimanche 25 janvier - de 10h30 à 12h00 - catéchisme pour C.E.1-C.E.2 et C.M.1-C.M.2 

- Samedi 31 janvier - de 10h30 à 12h00 – préparation à la confirmation 

Attention ! changement de date : annule et remplace la rencontre du 14 février 

- Samedi 7 février - de 10h30 à 12h00 - messe des familles pour tous les groupes (éveil à la  

  foi, catéchisme et préparation à la confirmation) Retenez la date ! 
 

N’OUBLIEZ PAS : ce dimanche (1 février) à 16h00, la Communauté Polonaise invite tous les 
paroissiens  à un moment de joie et de partage autour de la tradition du Noël polonais. Venez écouter 
les cantiques traditionnels de la Pologne et déguster des pâtisseries typiques ainsi qu’un chocolat et un 
vin chauds. 
 Vous souhaitez en savoir plus sur votre unité pastorale Saint-François-Xavier / Sainte-Trinité / communauté polonaise, rendez-vous sur 

son site : https://saintfrancoisxaviertoulouse.fr/ . 
Pour recevoir le messager directement dans votre boîte mail, écrivez à Myriam : mjbroussey@gmail.com. 



SE CONVERTIR !?  
 
 
 

Que signifie se convertir ? Ce n’est pas seulement adopter des croyances. L’origine latine du mot 
laisse entendre que c’est se tourner vers Dieu. Le terme grec métanoïa suggère une 
transformation : après cette rencontre, on n’est plus le même qu’avant. Comment cela s’opère-t-il ? 
Il peut y avoir un moment décisif, une illumination mais c’est surtout un processus. Car c’est l’entrée 
non pas dans un état où il n’y aurait plus de problème mais sur un chemin où l’on prend conscience 
des enjeux et en même temps de n’être plus seul, ouvert à Dieu et donc aux autres auxquels il ne 
s’intéresse pas moins et vers lesquels il envoie même. Combien y a-t-il alors de chemins vers       
Dieu ? La question a été posée au cardinal Ratzinger qui a répondu : « Autant qu'il y a d'êtres 
humains ! » (Le Sel de la terre, Entretiens avec Peter Seevald, Flammarion-Cerf, Paris, 2005). C'est 
bien normal car Dieu aime et appelle chacun d'une manière unique et singulière, dans une relation 
unique et singulière. C'est ce que révèlent les témoignages de conversion : chaque histoire fait 
découvrir la patience et l’ingéniosité de Dieu, ce qu’elles ont changé et que l’on ne peut pas garder 
pour soi. Chaque récit relaie son appel et invite à lui ouvrir « l’oreille de son cœur ». 

 

Pourquoi es-tu chrétien ? Parce qu’il y a des raisons de croire en Jésus (intelligence), parce que 
c’est sur le socle de cet amour que j’ai choisi de fonder ma vie (liberté) et parce que j’ai rencontré 
le Christ dans ma vie (expérience) 

Pourquoi es-tu chrétien plutôt que juif, musulman, bouddhiste ou athée ? Beaucoup de 
personnes attendent un témoignage mais dans notre époque, nous ne prenons pas toujours le 
temps de « rendre compte de notre espérance » (1 Pierre 3,15) et souvent nous n’y avons pas bien 
réfléchi. Pourtant, il y a de grandes et fortes raisons de choisir Jésus. 

 Selon la définition classique de saint Thomas d’Aquin, « la foi est un acte de l’intelligence, 
adhérant à la volonté divine au moyen de la grâce ». C’est donc un acte qui engage toute notre 
condition humaine, c’est-à-dire à la fois 1°/ notre raison, 2°/ notre liberté et 3°/ notre cœur. Suivant 
les époques, les spiritualités et les communautés, on a pu insister sur tel ou tel aspect mais il semble 
utile aussi de souligner l’importance de ces différents niveaux et de leur équilibre. 

Au niveau de l’intelligence, les raisons de croire sont très nombreuses. On mentionne 
classiquement l’accomplissement des prophéties qui annonçaient la venue du Messie, les 
innombrables miracles qui ont accompagné toute l’histoire de l’Église, le témoignage des saints qui 
reflètent et actualisent le message et la vie du Christ ou même encore la présence du Mal qui atteste, 
en creux, celle du Bien. 

Au niveau de la volonté, notre liberté doit s’engager à partir de la réflexion que l’on peut mener 
sur la nature de l’homme, sur ce qui le rend heureux et sur la logique de l’amour qui est plus forte 
que tout autre et que l’on peut éprouver dans le quotidien de nos vies. 

L’intelligence et la volonté ne suffisent cependant pas car la réalité de l’homme se joue d’abord 
dans la rencontre et la relation à Dieu. La foi chrétienne est absolument singulière si l’on considère 
toutes ces personnes qui témoignent d’expériences mystiques puissantes : « Dieu existe, je l’ai 
rencontré ! ». 

Tout le monde n’est pas appelé à ces rencontres extraordinaires mais chacun est invité à 
rechercher cette rencontre avec Jésus qui a promis que celui qui cherche trouverait (Luc 11,10). 
« Dans l’oraison, Dieu se fait moins incertain » disait le Père Caffarel et dans la vie sacramentelle 
s’expérimente aussi de bien des façons la présence et l’action de Dieu. 



Ces trois dimensions de la raison, de la volonté et du cœur ne sont pas antagonistes : en fait, 
elles se superposent, elles s’enrichissent et se confirment les unes les autres. Nous sommes tous 
invités à les découvrir et les approfondir pour notre plus grand bonheur ! 

 

Peut-on être chrétien sans avoir le souci de l’évangélisation ? Beaucoup de chrétiens ne sont 
pas à l’aise avec l’évangélisation mais on ne peut pas être disciple du Christ sans avoir le souci de 
l’évangélisation. C’est une demande explicite de Jésus car le monde a besoin de Dieu et il a « le 
droit d’entendre » autant que nous avons donc « le devoir » de proclamer. 

À la fin des quatre évangiles, Jésus invite tous ses disciples sans distinctions à annoncer son 
royaume. Ce précepte de Jésus a été repris de façon forte et actuelle par les derniers papes. 

Aujourd’hui, beaucoup de chrétiens sont mal à l’aise avec l’évangélisation pour différentes 
raisons. Ils pensent généralement que la mission est une atteinte à la liberté mais la mission ne 
restreint pas la liberté : elle la favorise. 

Le témoignage de vie est le premier témoignage et le plus important mais il ne suffit pas ! Il faut 
que lui succède « la première annonce ». L’évangélisation est un droit pour les autres et un devoir 
pour nous. 

S’engager dans la voie de la mission est le meilleur moyen de progresser spirituellement ! Car 
« la foi grandit quand on la donne » (Saint Jean-Paul II). 

  

Pourquoi évangéliser ? Le Christ est le centre du cosmos et de l’histoire : en lui seul se trouve la 
plénitude de la vie et du salut, sur la terre comme au Ciel. Tout homme a urgemment besoin de lui 
et ceux qui ont eu le bonheur de le rencontrer et de le connaître ont bien sûr la mission et le devoir 
de l’annoncer. 

Tout homme a le droit de connaître le Christ. C’est, d’une certaine manière, le premier et le plus 
fondamental des droits de l’homme car ce n’est qu’en lui que se trouve la plénitude de la vie et du 
salut, ainsi que les réponses ultimes sur le sens de l’existence et le mystère de l’homme. De quel 
droit pourrions-nous priver quiconque du Christ Jésus ? Tout homme, toute communauté et toute 
l’humanité a radicalement besoin de lui parce qu’il est « la lumière du monde » (Jean 8,12) et parce 
que nul ne va au Père que par lui qui seul est « le Chemin, la Vérité et la Vie » (Jean 14,6). 

Ce qui est en jeu, à travers le combat de la lumière contre les ténèbres, c’est déjà notre plein 
épanouissement terrestre au niveau personnel comme au niveau communautaire. Le bien commun 
des communautés et des sociétés dépend de l’annonce du Christ qui combat en profondeur le mal 
et les structures de péché. Toute âme qui s’élève avec lui élève le monde. 

Le grand enjeu est aussi évidemment le salut éternel de tous les hommes qui a toujours été 
vécu comme le motif principal de l’évangélisation et qui reste le centre de gravité de toute l’action 
missionnaire. Le fait que « le Verbe éclaire tout homme » (Jean 1,4) et que Dieu offre à chacun un 
accès au salut « par des moyens que lui seul connaît » (GS) ne doit pas faire oublier le caractère 
sérieux et dramatique de l’histoire humaine ni l’efficacité et l’importance pour notre salut de la prière, 
de la pénitence et de l’annonce explicite du Christ. 

Beaucoup d’autres objections et alibis contre l’évangélisation ont été entendus et relayés à 
notre époque très marquée par le relativisme mais à la suite du Concile Vatican II, tous les derniers 
papes se sont employés avec vigueur à réfuter ces sophismes et à rappeler l’urgence de 
l’évangélisation. 

Comme l’a rappelé avec force le Concile Vatican II (Ad gentes, n°2), l’Église est par nature 
missionnaire comme l’est inévitablement aussi tout disciple qui a réellement rencontré le Seigneur. 
L’un comme l’autre ne sauraient dédaigner la mission sans se renier eux-mêmes et sans renier 



profondément leur identité et ce qui fait la vitalité de leur foi. Être missionnaire, c’est imiter le Christ 
envoyé par le Père. C’est aussi participer à sa mission et la prolonger « pour le salut du monde ». 

 

Y a-t-il encore des conversions comme celle de saint Paul ? On entend encore aujourd’hui      
dire : « Dieu existe, je l'ai rencontré ». Saint Paul en reste l’exemple le plus éclatant. Mais nombre 
de conversions récentes semblent bien n’avoir été possibles que par des grâces extraordinaires. 

C’est Dieu qui appelle, aujourd’hui comme hier : il appelle à la conversion par tous les prophètes 
de la Bible, par Jean-Baptiste et finalement par Jésus lui-même, par ses saints et par tous ses 
serviteurs, jusqu’à nos jours. 

Quand Jésus vient à la rencontre des hommes, les cœurs se convertissent : tous les apôtres 
ont été touchés personnellement, comme Matthieu à qui Jésus a simplement dit : « Suis-moi ! ». De 
même pour Marie-Madeleine ou Zachée. Leur rencontre avec Jésus provoque un changement 
radical de vie. Mais il y en a aussi d’autres qui ont détourné les yeux, comme le jeune homme 
riche…  

Saint Paul est un cas emblématique : foudroyé par une apparition du Christ sur le chemin de 
Damas, un des grands persécuteurs des chrétiens va se transformer en un immense apôtre. 

Le « chemin de Damas » n'est certes pas le chemin le plus courant vers Dieu mais ce genre 
d’expérience n'est pas si rare, contrairement aux idées reçues : c’est le cas de personnes peu ou 
pas croyantes, comme par exemple Claudel au pied d’un pilier de Notre-Dame à Noël en 1886, 
André Frossard dans la chapelle de l’adoration, rue d’Ulm à Paris en 1935, etc. Ou encore tout 
récemment l’expérience de Jean-Marc Potdevin (cf. témoignage vidéo). 

C’est aussi le cas de nombre de juifs qui aujourd’hui reconnaissent en Jésus le Messie promis 
à Israël à la suite de révélations particulières. Celles-ci rappellent les cas célèbres d’Alphonse 
Ratisbonne en 1842 à Rome ou du grand rabbin de Rome, Isarele Zolli, du temps de Pie XII ou 
encore, plus près de nous, Roy Schoeman ou Jean-Marie Setbon. 

Des musulmans vivent aussi des expériences de révélation qui restent souvent discrètes pour 
ne pas avoir à fuir leur pays, leur famille et leurs amis comme ont dû le faire par exemple Joseph 
Fadelle, Nahed Mahmoud Netwali, Afshin, membre du Hezbollah (cf. magnifique témoignage vidéo). 

Des athées convaincus, des persécuteurs ou des désespérés ont aussi été retournés parfois en 
un instant. Par exemple, Maurice Caillet, Didier Decoin ou encore Laurent Gay, André Levet, etc. 

 Beaucoup de personnes peuvent témoigner d'expériences imprévisibles qui les ont 
profondément transformées et ces grâces de conversion peuvent être offertes dans toutes les 
situations et tous les états de vie. 

En réalité, Dieu appelle chacun de nous : c’est une réalité commune et expérimentable. Mais le 
voulons-nous vraiment ? Lui ouvrons-nous véritablement la porte de notre cœur ? Lui disons-nous 
sincèrement la prière des incroyants : « Dieu je ne te connais pas, certains disent que tu existes. Si 
tu existes, viens me visiter … ». 

Il n’est jamais trop tard pour se convertir ! Le bon larron a finalement été le premier au ciel. 
Jusqu’au bout, le Christ nous appellera mais pourquoi retarder une telle source de joie ? 

 

  
Pour avoir l’article complet, n’hésitez pas à vous rendre à l’adresse suivante en cliquant sur les 

titres et sur « en savoir plus » : https://questions.aleteia.org/themes/49/conversion/ 

 



POURQUOI UN DIMANCHE 
DE LA PAROLE DE DIEU ? 

 
Le pape François a institué en 2019, par une lettre apostolique en forme 

de motu proprio, un dimanche de la Parole, un dimanche qui doit être 
« entièrement consacré à la Parole de Dieu, pour comprendre l’inépuisable 
richesse qui provient de ce dialogue constant de Dieu avec son peuple ». 

Ce dimanche a pour but de faire grandir chez tous l’assiduité familière 
avec les Écritures, Ancien et Nouveau Testament. Les croyants doivent 
« écouter la Parole du Seigneur tant dans la liturgie que dans la prière et la 
réflexion personnelle ». 

Si le pape a placé ce dimanche de la Parole dans le cadre de la semaine de prière pour l’unité des 
chrétiens, c’est pour manifester la dimension œcuménique de la Parole de Dieu. La Bible est le livre du 
peuple de Dieu tout entier. Comme l’écrit le pape François, « célébrer le dimanche de la Parole de Dieu 
exprime une valeur œcuménique parce que l’Écriture Sainte indique à ceux qui se mettent à l’écoute le 
chemin à suivre pour parvenir à une unité authentique et solide ». 

À son tour, le pape Léon XIV affirme, dès les premiers jours de son pontificat, lors d’une audience avec 
les délégations œcuméniques et interreligieuses1 qu’il considère « comme l’un de ses devoirs la recherche 
du rétablissement de la pleine et visible communion entre tous ceux qui professent la même foi en Dieu Père, 
Fils et Saint-Esprit ». 

Mais le pape François a également tenu à faire de ce dimanche une invitation pour les catholiques à 
renforcer leurs liens avec la communauté juive. Le pape Léon XIV, lors de la même audience, a réaffirmé 
l’importance du dialogue théologique entre chrétiens et juifs, rappelant que « même en ces temps difficiles, il 
est nécessaire de poursuivre avec élan ce dialogue ». Pour cela, les chrétiens ne peuvent ignorer ni les 
Écritures de l’Ancien Testament ni la tradition juive. Car « les Saintes Écritures du peuple juif constituent une 
partie essentielle de la Bible chrétienne » et « sans l’Ancien Testament, le Nouveau Testament serait un livre 
indéchiffrable, une plante privée de ses racines et destinée à se dessécher » 2. 

Parler de l’Écriture Sainte, c’est donc renvoyer à la Parole donnée dans l’Ancien Testament et le 
Nouveau Testament ; c’est souligner le lien profond entre les deux Testaments ; c’est mettre en relief la 
révélation de Dieu au peuple juif et, à travers lui, au peuple chrétien. « Quiconque rencontre Jésus-Christ 
rencontre le judaïsme », disait Jean Paul II.  

Le dimanche de la Parole de Dieu, comme l’expriment les 4 lectures du jour, nous invite à rendre cette 
Parole vivante par la disponibilité, l’écoute, la méditation, l’étude et le partage. Qu’elle soit chemin de joie et 
de vie !  

________________________________________ 
 

LA TABLE DE LA PAROLE 
 

Tout au long de la Bible, la Parole révèle qui est Dieu : un Dieu d’amour à la recherche inlassable de 
l’homme : « Dans l’un et l’autre Testament, c’est le même Dieu qui entre en relation avec des hommes et les 
invite à vivre en communion avec lui ; Dieu unique et source d’unité ; Dieu créateur, […] Dieu libérateur 
surtout et sauveur car les êtres humains, créés à son image, sont tombés par leurs fautes dans un esclavage 
misérable ». 
 

Dans l’Ancien Testament, la Parole est une voix - « Au commencement, [...] Dieu dit… » (Gn 1). La Parole 
est créatrice, elle est à l’origine de l’univers. Le créé naît d’une parole : « Il parle et cela est, il commande et 
cela existe » (Ps 33, 9). Dans toute la création, l’humanité peut lire le message du Créateur (cf. Ps 19, 2-5). 
La Parole n’est pas seulement créatrice, elle est aussi salvatrice : Dieu vient à la rencontre de l’humanité 
pour lui faire connaître son dessein de salut « J’ai vu la misère de mon peuple… je connais ses souf-      
frances » (Ex 3, 7). 
 

Dans le Nouveau Testament, la Parole prend un visage - « Le Verbe se fit chair » (Jn 1, 14). Le Christ est 
le Verbe qui est avec Dieu et qui est Dieu (cf. Col 1, 15) mais il est aussi Jésus de Nazareth, fils de David. 
Par son incarnation en Jésus, Dieu se fait connaître : « Qui m’a vu a vu le Père » (Jn 14, 9). Par la mort et la 
résurrection de son Christ, Dieu réalise son dessein de salut. Toutefois, ce qui s’est déjà accompli dans le 
Christ doit encore s’accomplir en chaque chrétien, dans l’Église et dans le monde. Voilà pourquoi, comme 
les juifs, les chrétiens sont dans l’attente. Il ne s’agit pas d’opposer l’Ancien Testament au Nouveau 



Testament : « Il s’agit de présenter l’unité de la Révélation biblique (AT et NT) et du dessein divin, avant de 
parler de chacun des évènements de l’histoire, pour souligner que chaque évènement ne prend sens que 
considéré dans la totalité de cette histoire, de la création à l’achèvement ». L’Ancien Testament et le Nouveau 
Testament ne prennent donc sens que s’ils sont reliés l’un à l’autre. 
 

Une seule table pour une double nourriture : la Parole et le pain - « L’Église a toujours vénéré les divines 
Écritures, comme elle le fait aussi pour le Corps même du Seigneur, elle qui ne cesse pas, surtout dans la 
sainte liturgie, de prendre le pain de vie sur la table de la Parole de Dieu et sur celle du Corps du Christ, pour 
l’offrir aux fidèles ». Une telle affirmation, tirée de la Constitution sur la Révélation divine (Dei Verbum) peut 
surprendre. Nous sommes habitués à donner une très grande importance au corps eucharistique du Christ 
que nous vénérons et entourons d’une fervente adoration. Or, l’Église, en son Magistère suprême, nous dit 
que nous devons avoir une égale vénération pour les Saintes Écritures. Dans la liturgie, nous sommes donc 
rassasiés selon deux modes d’être du Christ : sa parole et son pain. Car le Christ « est là présent dans sa 
parole, […] lui qui parle tandis qu’on lit dans l’Église les Saintes Écritures », tout comme il est là présent « au 
plus haut degré, sous les espèces eucharistiques » Il n’y a pas de pain eucharistique sans parole prononcée. 
Comme pour l’acte créateur, il faut une parole pour que le pain quotidien devienne le vrai pain qui descend 
du Ciel, le pain qui donne la vie au monde. 
 

Le lectionnaire dominical - À la table de la Parole de Dieu de nos liturgies, nous écoutons donc 4 textes, 
puisés dans les deux Testaments. « Pour présenter aux fidèles avec plus de richesse la table de la Parole 
de Dieu, on ouvrira plus largement les trésors de la Bible pour que, en l’espace d’un nombre d’années 
déterminé, on lise au peuple la partie la plus importante des Saintes Écritures. » C’est par ces mots que le 
Concile insufflait le renouvellement des lectionnaires des messes. Le premier principe a donc été d’opter 
pour le texte de l’Évangile pour une lecture semi-continue des trois Évangiles synoptiques : Matthieu 
(année A), Marc (année B) et Luc (année C). Cette répartition permet d’avoir une vue d’ensemble de la vie 
de Jésus et de son ministère et d’entrer dans la compréhension de la cohérence spirituelle et théologique 
d’un Évangile. 
 

La première lecture est tirée de l’Ancien Testament, sauf au temps pascal où nous lisons les Actes des 
Apôtres – récit de la constitution de l’Église dans le dynamisme de la Résurrection. Il était indispensable de 
trouver une logique pour puiser dans la richesse de l’Ancien Testament. Ce fut le principe de 
rapprochement : qu’est-ce qui dans l’Ancien Testament contient en germe les gestes ou les paroles du 
Christ ? La deuxième lecture est un psaume. La troisième lecture est tirée des écrits apostoliques et 
est une lecture semi-continue d’une lettre de Paul, de Pierre, de Jacques, etc. 
 

Les principes de rapprochement entre les lectures de l’Ancien et du Nouveau Testament 
 

La citation explicite d’un texte de l’Ancien Testament par Jésus - Par exemple, Matthieu cite la prophétie 
d’Isaïe au chapitre 9 : « Le peuple qui marchait dans les ténèbres a vu se lever une grande lumière. » La 
première lecture est donc cette prophétie d’Isaïe (3e TO, année A). De même, en réponse à la question du 
scribe : « Quel est le plus grand commandement ? », Jésus cite Dt 6 qui fait l’objet de la première lecture 
(31e TO, année B). 
 

Une situation analogue - Par exemple les multiplications des pains par Élisée et par Jésus (17e TO, année 
B) ou la résurrection du fils d’une veuve par Élie et par Jésus (10e TO, année C). 
 

Le rapprochement par opposition - Par exemple, la guérison d’un lépreux par Jésus, et en opposition, 
l’exclusion des lépreux de la communauté (6e TO, année B). 
 

Le principe le plus commun est la continuité d’un thème - Ainsi, l’appel de Samuel en 1 S 3 et l’appel des 
premiers disciples (2e TO année B). Et le dimanche suivant, l’appel à la conversion en Jonas et l’appel à la 
conversion après l’arrestation de Jean Baptiste. 
 

L’accomplissement des Écritures - Le dernier guide dans le choix de la première lecture – et le plus 
fondamental – est l’accomplissement des Écritures. Nous entendons dans Isaïe le chant du Serviteur 
souffrant que Jésus présente à ses disciples comme l’annonce de sa Passion (29e TO, année B). Ce principe 
de rapprochement manifeste d’une part l’unité des deux Testaments et, d’autre part, la centralité du Christ 
dans l’histoire du salut. Toute l’Écriture converge vers le Christ qui sauve l’humanité par son mystère pascal. 
Ces principes concernent les dimanches du temps ordinaire. Il en va un peu différemment pour les temps 
privilégiés – Avent, Noël, Carême, Semaine sainte, Temps pascal – où la spécificité du temps guide le choix 
des lectures.  

Pour lire le document entier sur le dimanche de la Parole, rendez-vous sur Internet : 

https://relationsjudaisme.catholique.fr/wp-content/uploads/sites/19/2025/12/Livret-Dimanche-de-la-Parole-2026.pdf 



 
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 
 

 
 
 
 
 
 

PRIER POUR RECEVOIR LA 
COMMUNION SPIRITUELLE 

Mon Jésus, je crois à votre présence dans le 
Très Saint Sacrement. Je vous aime plus que 
toute chose et je désire que vous veniez dans 
mon âme. Je ne puis maintenant vous 
recevoir sacramentellement dans mon Cœur : 
venez-y au moins spirituellement. Je vous 
embrasse comme si vous étiez déjà venu et je 
m'unis à vous tout entier. Ne permettez pas 
que j'aie jamais le malheur de me séparer de 
vous.    St A-M. de Liguori 

Seigneur Jésus, toi qui sondes les reins et les 
cœurs, je viens te confier un cri, un espoir, une 
âme. Tu connais les égarements, les blessures, 
les murs d’orgueil ou d’indifférence qui séparent 
l’homme de ton amour. Mais je crois en ta 
miséricorde plus forte que toute chute, en ta 
lumière plus vive que toute nuit. 

Je te prie, Seigneur, pour la conversion de cet être 
cher (ou pour ma propre conversion). Touche-le 
dans sa nuit. Saisis-le dans sa fuite. Parle-lui 
comme à Saul sur le chemin de Damas. Qu’un 
éclair de ta vérité renverse les fausses certitudes, 
que ton Esprit Saint éclaire son intelligence, 
adoucisse son cœur, ravive en lui la soif du vrai, 
du beau, du bien. 

Seigneur, s’il te plaît, fais-toi proche de celui ou 
celle qui s’est éloigné de toi. Donne-lui des signes, 
des rencontres, des secousses douces ou 
puissantes, selon ton dessein d’amour. Sème sur 
son chemin des témoins patients et pleins de feu, 
capables d’aimer sans juger, de semer sans 
imposer. 

Saint Paul, toi le converti foudroyé, devenu 
missionnaire enflammé, prie pour nous. Obtiens la 
grâce d’une rencontre personnelle et vivante avec 
le Christ qui bouleverse tout et reconstruit tout. 
Donne-nous le courage de changer, de renoncer à 
nous-mêmes pour suivre Jésus plus radicalement. 

Dieu de miséricorde, je t’offre mes doutes, mes 
pleurs, ma prière têtue. Je m’abandonne à toi et je 
te bénis pour l’œuvre que tu accomplis dans le 
silence. Que ton Nom soit glorifié dans chaque 
cœur qui revient à toi. Amen. 

https://www.paxcoeur.com 

Prière à sainte Marguerite de Hongrie 

Seigneur, la fille de roi Marguerite a préféré te 
servir, toi le Roi des rois ; accorde-nous, à sa 
prière et à son exemple, de savoir renoncer aux 
honneurs inutiles pour mieux te suivre et faire 
connaître ta tendresse à ceux qui ne regardent 
pas au-delà de la matière. Amen. 

Que la volonté de Dieu soit faite. Seigneur, soyez 
béni de tout et donnez-moi votre pardon et votre 
grâce. Bénissez mes bien-aimés, tous, donnez à 
leurs âmes conversion et sainteté. Donnez votre 
grâce aux âmes qui me sont chères, à toute âme 
lumière et vie surnaturelle. Bénissez et guidez votre 
Église et sanctifiez ses prêtres. Et prenez-moi toute 
à vous, dans la vie, dans la mort, pour l'éternité. 

Élisabeth Leseur 

Seigneur, mon Dieu, donne à mon cœur de te désirer, 
en te désirant, de te chercher, en te cherchant, de te 
trouver, en te trouvant, de t'aimer et en t'aimant, de 
racheter mes fautes et une fois rachetées, de ne plus 
les commettre. Seigneur, mon Dieu, donne à mon 
cœur la pénitence, à mon esprit le repentir, à mes yeux 
la source des larmes et à mes mains la largesse de 
l'aumône. Toi qui es mon Roi, éteins en moi les désirs 
de la chair et allume le feu de ton Amour. Toi qui es 
mon Rédempteur, chasse de moi l'esprit d'orgueil et 
que ta bienveillance m'accorde l'esprit de ton humilité. 
Toi qui es mon Sauveur, écarte de moi la fureur de la 
colère et que ta bonté me concède le bouclier de la 
patience. Toi qui es mon Créateur, déracine de mon 
âme la rancœur, pour y répandre la douceur d'esprit. 
Donne-moi, Père très bon, une foi solide, une 
espérance assurée et une charité sans faille. Toi qui 
me conduis, écarte de moi la vanité de l'âme, 
l'inconstance de l'esprit, l'égarement du cœur, les 
flatteries de la bouche, la fierté du regard. Ô Dieu de 
miséricorde, je te le demande par ton Fils bien-aimé, 
donne-moi de vivre la miséricorde, l'application à la 
piété, la compassion avec les affligés et le partage 
avec les pauvres. Amen. 

Saint Anselme de Canterbury 

Ô Marie, ma mère bien aimée, toi qui connais si bien 
les voies de la sainteté et de l’amour, apprends-moi à 
élever souvent mon esprit et mon cœur vers la Trinité, 
à fixer sur elle une respectueuse et affectueuse 
attention. 

Puisque tu chemines avec moi sur le chemin de la vie 
éternelle, tourne vers moi ton regard miséricordieux, 
attire-moi dans tes clartés, inonde-moi de tes 
douceurs. 

Que rien ne puisse jamais troubler ma paix ni me faire 
sortir de la pensée de Dieu mais que chaque minute 
m’emporte plus avant dans les profondeurs de 
l’insondable mystère, jusqu’au jour où mon âme, 
pleinement épanouie aux illuminations de l’union 
divine, verra toutes choses dans l’éternel amour et 
dans l’unité. Ainsi soit-il. » 

Marthe Robin 

PRIER AVEC 
L’ÉVANGILE 

DU JOUR 


